
 
 

 

 

   

Copyright© 20xx;Kinaa,  | 19  

This work is licensed under a Creative Commons Attribution- -

ShareAlike 4.0 International (CC BY-SA 4.0) 

  

 

 

 

REVITALISASI KEPEMIMPINAN TALLU BATU LALIKAN MENGATASI KRISIS 

LINGKUNGAN DI TORAJA 

 

 

Sepriadi Bunga’,  Petrus Tiranda, Glory Cristi Ayamiseba 

Institut Agama Kristen Negeri (IAKN) Toraja 

bsepriadiarruan@gmail.com  

 

Abstract: This study aims to find a concept for revitalizing tallu batu lalikan collaborative 
leadership to create harmony between tallu and lolona. Tallu batu lalikan are three influential 
institutions in society, consisting of government institutions, religious institutions, and 
customary institutions. The urgency of this study stems from the ongoing environmental crisis 
in Toraja, which has caused environmental damage and various losses to the community 
because of the erosion of local wisdom values. Therefore, this study aims to identify collaborative 
measures that can be taken by the tallu batu lalikan as public servants to overcome the 
environmental crisis currently occurring in Toraja. These collaborative measures are based on 
the theory of collaborative leadership, which emphasizes collaboration between leaders in 
overcoming problems that are being faced together. This study uses a qualitative research 
method through field research and literature study. The results of this study indicate that the 
form of collaboration between the government, traditional leaders, and religious leaders in 
overcoming the environmental crisis in Toraja is only at the conceptual stage. The collaboration 
of tallu batu lalikan is limited to aligning perceptions through discussions. Only the church is 
quite active in building collaboration with the government and traditional leaders. The other 
two institutions have not been active in building collaboration, so it is hoped that they can 
actively and effectively build collaboration among tallu batu lalikan so that the environmental 
crisis in Toraja can be resolved. 

 

Keywords: leadership, collaborative, revitalization, tallu batu lalikan, tallu-lolona. 

 

Abstrak: Penelitian ini bertujuan untuk menemukan konsep revitalisasi kepemimpinan 
kolaboratif tallu batu lalikan dalam rangka  menciptakan harmonisasi tallu  lolona. Tallu batu 
lalikan merupakan tiga lembaga yang berpengaruh besar dalam masyarakat yang terdiri dari 
lembaga pemerintahan, lembaga keagamaan, dan lembaga  adat. Urgensi dari penelitian ini 
adalah masalah krisis lingkungan yang terus terjadi di Toraja sehingga menyebabkan 
kerusakan lingkungan dan menyebabkan berbagai kerugian pada masyarakat sebagai akibat   
lunturnya nilai-nilai kearifan lokal. Oleh karena itu, penelitian ini bermaksud menemukan 
langkah-langkah kolaboratif tallu batu lalikan sebagai pelayan publik untuk  mengatasi krisis 
lingkungan  yang tengah terjadi di Toraja. Langkah kolaboratif tersebut bertolak dari teori 
kepemimpinan kolaboratif yang menekankan tentang adanya kolaborasi antar pemimpin 

   Jurnal Kepemimpinan Kristen dan Pemberdayaan Jemaat 
ISSN: 2722-8819 (cetak), 2722-8827 (online)  

  Volume 5, No 1, Juni-2025; (19-32)      Available at: http://www. http://kinaa.iakn-toraja.ac.id/ 

 

mailto:bsepriadiarruan@gmail.com


Bunga, Tiranda, Ayamiseba: Revitalisasi Tallu Batu Lalikan Mengatasi Krisis Lingkungan di Toraja 

 
 

Copyright© 20xx;Kinaa; ISSN: 2722-8819 (cetak), 2722-8827 (online)| 20  

 

dalam mengatasi permasalahan yang tengah dihadapi bersama. Penelitian ini menggunakan 
metode penelitian kualitatif  melalui penelitian lapangan dan studi kepustakaan. Hasil 
penelitian ini menunjukkan bahwa bentuk kolaborasi tallu batu lalikan yaitu pemerintah, 
tokoh adat, dan tokoh agama dalam mengatasi krisis lingkungan di Toraja hanya sampai pada 
tahap konsep. Kolaborasi tallu batu lalikan hanya sebatas penyamaan persepsi melalui 
kegiatan diskusi. Hanya pihak gereja yang cukup aktif dalam membangun kolaborasi dengan 
pemerintah dan tokoh adat. Kedua lembaga lainnya belum aktif dalam membangun 
kolaborasi sehingga diharapkan untuk dapat membangun kolaborasi antar tallu batu lalikan 
secara aktif dan nyata agar krisis lingkungan di Toraja dapat teratasi. 

 
Kata Kunci: kepemimpinan, kolaboratif, revitalisasi, tallu batu lalikan, tallu-lolona. 
 

 
 

Article 

History: 
Received: 29-12-2024 Revised: 24-04-2025 Accepted:10-06-2025 

 

1. Pendahuluan 
 

Dalam budaya Toraja, masyarakat memiliki sebuah konsep yang menjadi core value 

dalam menjalin interaksi dengan alam untuk pemenuhan kebutuhan hidup yaitu 

falsafah tallu lolona  (tallu=tiga, lolona=pucuk kehidupan).1   Konsep core value dalam 

budaya tallu lolona yang kuat menyebabkan masyarakat Toraja pada masa lampau 

sangat serius dalam merawat dan menjaga alam dalam pemanfaatannya untuk 

pemenuhan kebutuhan hidup.  

Tallu lolona merupakan falsafah tentang kehidupan yang harmonis antara 

pencipta dan seluruh ciptaan. Tiga unsur dalam Tallu lolona yakni lolo tau (manusia), 

lolo tananan (tumbuhan) dan lolo patuoan (hewan) hidup berdampingan, saling 

melengkapi dan merupakan siklus yang seimbang dalam kehidupan masing-masing.2 

Ketiganya merupakan kesatuan yang tidak terpisahkan dan dijaga melalui berbagai 

aturan, pemali, dan upacara-upacara adat.3  

Untuk memastikan masyarakat taat pada aluk sola   pamali (aturan hidup dan 

larangan yang berkaitan dengan harmonisasi tallu lolona, pemimpin tradisional 

Toraja memegang peranan yang sangat penting. Pemimpin adat (ambe’ tondok, 

parengge’) memastikan masyarakat tunduk pada aluk sola pamali agar harmonisasi 

dengan pencipta dan sesama ciptaan tetap terjalin. Apabila melanggar aluk sola 

 
1 J. Tammu and H. van der Veen, Kamus Toraja Indonesia, Edisi revisi. (Rantepao, Toraja Utara, 

Sulawesi Selatan: P.T. Sulo, 2016), 56. 
2 Santy Monika, “Fungsi Dan Makna Tuturan Ritual Rampanan Kapa’ Di Toraja,” Magistra: Jurnal 

Keguruan dan Ilmu Pendidikan 4, no. 1 (2017): 2. 
3 Yohanis Indu Panggalo, Toraya Ma’kombongan: Sangtiangkaran Pakalebu Pa’inaan Umbangun 

Sangtorayan Lan Lili’na Indonesia (Yogyakarta: Gunung Sopai, 2013), 45. 



Bunga, Tiranda, Ayamiseba: Revitalisasi Tallu Batu Lalikan Mengatasi Krisis Lingkungan di Toraja 

 
 

Copyright© 20xx;Kinaa; ISSN: 2722-8819 (cetak), 2722-8827 (online)| 21  

 

pemali, maka si pelanggar akan mendapatkan musibah seperti sakit, gagal panen, 

banjir, dan musibah lainnya.4  

Seiring berjalannya waktu, falsafah tallu lolona semakin terkikis oleh 

perkembangan yang terjadi. Masyarakat modern lambat laun meninggalkan falsafah 

hidup lokal dalam mengelola alam untuk memenuhi kebutuhan hidup sehingga 

masyarakat masa kini semakin kehilangan core value. Salah satu faktor penyebab 

krisis nilai tallu lolona di Toraja dimulai pada pemisahan antara aluk dan ada’ oleh 

penginjil pada awal masuknya Injil di Toraja. Pemisahan itu menyebabkan lunturnya 

nilai-nilai yang selama ini dihidupi oleh masyarakat Aluk Todolo karena digantikan 

oleh nilai kekristenan. Nilai-nilai budaya Toraja yang berakar pada aluk dikafirkan 

dan disingkirkan sementara kekristenan yang diupayakan menjadi aluk baru belum 

mampu menjadi aluk baru yang efektif.5 

Selain itu, perjumpaan budaya Toraja dengan sistem pemerintahan yang 

diatur oleh negara juga memberikan dampak signifikan bagi perubahan kehidupan 

orang Toraja khususnya dalam kepemimpinan adat. Pemimpin adat tidak lagi 

memiliki ruang gerak yang cukup untuk memastikan kehidupan masyarakat untuk 

taat pada aluk sola pemali.6 Hal itu berdampak pada pengawasan yang tidak maksimal 

kepada aktivitas masyarakat dalam mengelola alam. Dalam administrasi 

pemerintahan negara, pemimpin adat semakin memiliki ruang yang sempit karena 

adanya aturan perundang-undangan yang mengatur tentang struktur pemerintahan 

negara termasuk daerah seperti Toraja.  

Perjumpaan budaya Toraja dengan budaya luar menyebabkan berbagai 

dampak. Salah satu dampak yang sangat dirasakan dalam perjumpaan tersebut ialah 

dampak bagi lingkungan hidup di Toraja. Harmonisasi tallu lolona kini tidak lagi 

dipandang sebagai sebuah falsafah hidup sehingga menyebabkan krisis lingkungan. 

Aktivitas manusia dalam mengelola lingkungan hidup menyebabkan berbagai 

dampak pada lingkungan, baik dampak positif maupun dampak negatif. Munculnya 

berbagai fenomena di Toraja seperti gagal panen, bencana banjir dan longsor menjadi   

indikator bahwa Toraja sedang dilanda krisis lingkungan hidup. Menurut 

pengamatan penulis, bencana alam yang melanda beberapa wilayah di Toraja bukan 

hanya sekedar fenomena alam yang terjadi karena kontur tanah di Toraja yang 

berbukit, namun hal itu disebabkan oleh hilangnya nilai-nilai kearifan lokal dalam 

masyarakat yang berkaitan dengan lingkungan hidup. Sebagaimana yang dijelaskan 

dalam Toraya Ma’kombongan pada tahun 2013 bahwa Toraja sedang mengalami 

krisis lingkungan hidup karena hilangnya nilai-nilai kehidupan tallu lolona yang 

 
4 Y.A. Sarira, Aluk Rambu Solo’ Dan Persepsi Orang Kristen Tentang Rambu Solo’ (Toraja: Pusbang 

Gereja Toraja, 1996), 63. 
5 Indu Panggalo, Toraya Ma’kombongan: Sangtiangkaran Pakalebu Pa’inaan Umbangun 

Sangtorayan Lan Lili’na Indonesia, 43. 
6 Theodorus Kobong, Injil dan Tongkonan: inkarnasi, kontekstualisasi, transformasi, Cet. 1. (Jakarta: 

BPK Gunung Mulia, 2008), 110. 



Bunga, Tiranda, Ayamiseba: Revitalisasi Tallu Batu Lalikan Mengatasi Krisis Lingkungan di Toraja 

 
 

Copyright© 20xx;Kinaa; ISSN: 2722-8819 (cetak), 2722-8827 (online)| 22  

 

menyebabkan terjadinya disharmonisasi manusia dengan alam lingkungan sebagai 

akibat perilaku manusia yang tidak merawat.7 

Menyikapi krisis lingkungan yang terus melanda Toraja dalam kurun waktu 

belakang ini, peneliti hendak menawarkan sebuah konsep tentang kepemimpinan 

kolaboratif antara tiga lembaga di Toraja yaitu pemimpin adat, pemimpin agama, dan 

pemerintahan untuk merevitalisasi falsafah tallu lolona dan mengajak masyarakat 

yang dipimpin untuk kembali pada core value dalam falsafah tallu lolona. Konsep 

kepemimpinan kolaboratif merupakan kepemimpinan yang berupaya untuk 

mencapai tujuan bersama dengan cara kerja sama antar lintas sektor atau lembaga 

yang berkaitan. Konsep ini muncul sebagai alternatif dalam penyelenggaraan 

kepemimpinan di tingkat lokal ketika permasalahan yang dihadapi oleh para 

pemimpin dan stakeholder semakin kompleks.8  Dalam kepemimpinan kolaboratif, 

pemimpin memegang peranan yang sangat penting dalam membantu stakeholder 

menemukan solusi yang tepat dalam menyelesaikan permasalahan yang terjadi.9 

Konsep tallu batu lalikan muncul pada acara ma’kombongan kalua’ di Toraja 

pada Tahun 2013. Hasil  ma’kombongan tersebut  dirangkum dan didokumentasikan 

dalam  sebuah buku yang berjudul Toraya Ma’kombongan. Dijelaskan bahwa tallu 

batu lalikan perlu bekerja sama dalam mengatasi berbagai  krisis yang tengah 

melanda Toraja akibat degradasi nilai yang tengah dihadapi.10 Namun seiring 

berjalannya waktu, semangat kolaborasi tersebut semakin pudar. Belum ada aksi 

nyata sebagai tindak lanjut dari ketiga lembaga tersebut sehingga masing-masing 

lembaga berjalan sendiri sesuai kedudukannya dalam masyarakat. Oleh karena itu,    

tulisan ini bertujuan untuk membangkitkan kembali semangat kolaborasi tallu batu 

lalikan  untuk mengharmonisasi tallu lolona sebagai upaya mengatasi krisis 

lingkungan di Toraja. 

Kajian mengenai tallu lolona telah dilakukan oleh penelitian sebelumnya. Dina 

Gasong (2018) meneliti tentang tallu lolona dalam upaya peningkatan pariwisata di 

Toraja.11 Penelitian ini berbeda karena dilatarbelakangi oleh krisis lingkungan yang 

tengah melanda Toraja dan menggunakan  tallu batu lalikan sebagai objek penelitian.  

Yakob Sampe Rante (2021), dalam tesisnya menggunakan falsafah tallu lolona 

 
7 Indu Panggalo, Toraya Ma’kombongan: Sangtiangkaran Pakalebu Pa’inaan Umbangun 

Sangtorayan Lan Lili’na Indonesia, 35–36. 
8 Rosemary O’Leary and Lisa Blomgren Amsler, eds., The Collaborative Public Manager: New Ideas 

for the Twenty-First Century, Public management and change series (Washington, D.C: Georgetown 
University Press, 2009). 

9 Ella Lemanawati Wargadinata, “Kepemimpinan Kolaboratif,” Jurnal Ilmiah Administrasi 
Pemerintahan Daerah 8, no. 1 (2016). 

10 Indu Panggalo, Toraya Ma’kombongan: Sangtiangkaran Pakalebu Pa’inaan Umbangun 
Sangtorayan Lan Lili’na Indonesia. 

11 Dina Gasong et al., “Pelestarian Falsafah Tallu Lolona Kepariwisataan Toraja   Dina 1) , Selvy 
Rajuaty Tandiseru2) , Rachel3) , Isak Pasulu’4) ,” in Prosiding Seminar Nasional Kepariwisataan Berbasis 
Riset Dan Teknologi (UKI Toraja: UKI Toraja, 2018). 



Bunga, Tiranda, Ayamiseba: Revitalisasi Tallu Batu Lalikan Mengatasi Krisis Lingkungan di Toraja 

 
 

Copyright© 20xx;Kinaa; ISSN: 2722-8819 (cetak), 2722-8827 (online)| 23  

 

sebagai objek penelitian untuk mencari relasi antar ciptaan.12 Penelitian yang 

dilakukan berbeda karena penelitian ini akan berfokus pada konsep kolaboratif 

pemimpin dalam merevitalisasi falsafah tallu lolona.  

Penelitian lain tentang falsafah  tallu lolona  juga dilakukan oleh Sudarsia  yang 

secara khusus menggali falsafah tallu lolona dalam himne passomba tedong sehingga 

nilai-nilai dalam falsafah tallu lolona perlu untuk diangkat kembali untuk menjadi 

core value masyarakat Toraja dalam merawat alam.13 Penelitian ini tentu berbeda 

karena pada  penelitian ini berfokus untuk menemukan konsep kepemimpinan 

kolaboratif dalam merevitalisasi nilai yang terkandung dalam falsafah tallu lolona 

sebagai upaya mengatasi krisis lingkungan.  

 

Berdasarkan latar belakang di atas, maka penelitian ini akan membahas 

tentang bagaimana kolaborasi kepemimpinan lintas lembaga di Toraja yang disebut 

tallu batu lalikan yaitu pemerintah, lembaga agama, dan lembaga adat dalam upaya 

mengatasi krisis lingkungan dalam konteks budaya lokal yaitu filosofi tallu lolona? 

Penelitian ini bertujuan untuk menemukan langka-langka kepemimpinan kolaboratif 

tallu batu lalikan dalam mengatasi krisis lingkungan berdasarkan falsafah tallu 

lolona. Diharapkan, hasil penelitian ini memberikan sumbangsih ilmiah bagi para 

pemimpin tallu batu lalikan di Toraja sehingga harmonisasi tallu lolona dapat terjalin 

kembali sehingga krisis lingkungan dapat diatasi bersama. 

 

2. Metode Penelitian 

Penelitian ini merupakan jenis penelitian kualitatif. Metode penelitian kualitatif 

adalah metode penelitian yang menghasilkan data deskriptif  dari orang-orang yang 

menjadi subjek penelitian dan perilaku yang diamati.14 Dengan metode ini, peneliti 

akan mengumpulkan data melalui studi kepustakaan mengenai falsafah tallu lolona 

dan  kepemimpinan  kolaboratif tallu batu lalikan, kemudian melakukan penelitian 

lapangan untuk mengetahui konsep kepemimpinan kolaboratif tallu batu lalikan 

dalam merevitalisasi falsafah tallu lolona mengatasi krisis lingkungan di Toraja. 

Penelitian lapangan dilakukan di Tana Toraja dan Toraja Utara yang 

penduduknya mayoritas Kristen. Kedua kabupaten awalnya hidup damai karena 

masyarakat taat pada nilai yang terkandung falsafah tallu lolona, namun kini terjadi 

pergeseran nilai akibat perjumpaan dengan budaya luar yang menyebabkan krisis 

lingkungan. 

  

 
12 Yakob Sampe Rante, “Tallu Lolona: Relasi Sesama Ciptaan Dalam Ritual Kematian Rambu Solo Di 

Tana Toraja” (Tesis, UKSW, 2021). 
13 Elim Trika Sudarsi, Nilma Taula’bi’, and Markus Deli Girik Allo, “FILOSOFI TALLU LOLONA 

DALAM HIMNE PASSOMBA TEDONG (ETNOGRAFI KEARIFAN LOKAL TORAJA) [The Philosophy of Tallu 
Lolona in the Hymns of Passomba Tedong (Ethnography of Torajan Local Wisdom)],” SAWERIGADING 25, 
no. 2 (December 30, 2019): 61. 

14 Lexy J. Meleong, Metologi Penelitian Kualitatif (Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 1989), 4–6. 



Bunga, Tiranda, Ayamiseba: Revitalisasi Tallu Batu Lalikan Mengatasi Krisis Lingkungan di Toraja 

 
 

Copyright© 20xx;Kinaa; ISSN: 2722-8819 (cetak), 2722-8827 (online)| 24  

 

 

 

 

3. Hasil dan Pembahasan 

Tallu Lolona 

Tallu lolona merupakan falsafah hidup orang Toraja yang diwariskan turun temurun. 

Secara etimologi, tallu lolona berasal dari dua kata yaitu tallu (tiga) dan lolona pucuk 

kehidupan.15 Tallu lolona dipahami dengan istilah tiga pucuk kehidupan yang terdiri 

dari lolo tau (pucuk kehidupan manusia), lolo tananan (pucuk kehidupan tanaman), 

dan lolo patuan (pucuk kehidupan hewan). Tallu lolona merupakan basis spiritual 

yang memiliki konsep relasi kasiumpuran (saling terikat), siangkaran (saling 

menolong), dan kasianggaran (saling menghargai).16 Ketiga ciptaan tersebut harus 

hidup berdampingan dalam kesatuan secara harmonis. Menurut Rante, hubungan 

antar ciptaan mengandung  nilai holistik karena senantiasa merujuk sistem nilai 

persaudaraan dan kesatuan  yang berpengaruh pada perilaku manusia. Nilai holistik 

tersebut dikenal oleh orang Toraja dengan sebutan falsafah tallu lolona.17 

Falsafah tallu lolona ini berangkat dari konsep penciptaan dalam mitologi 

orang Toraja.  Dalam kisah mite  Aluk Todolo tentang penciptaan, Puang Matua 

menciptakan manusia, tanaman, hewan dan ciptaan lainnya dari sumber yang sama 

yaitu dari bulaan tasak (emas murni). Emas murni dibagi dan dibentuk menjadi 

delapan bagian menggunakan sauan sibarrung (puputan kembar). Kedelapan bagian  

bulaan tasak tersebut antara lain: Laukku’ (nenek moyang manusia); Ungku (nenek 

moyang kapas; Takkebuku (nenek moyang padi); Allotiranda (nenek moyang pohon 

ipuh); Menturiri (nenek moyang ayam); Manturini (nenek moyang kerbau; Riako’ 

(nenek moyang besi); dan Patalabintin (nenek moyang batu). Sisah-sisah abu emas 

dari sauan sibarrung dihamburkan oleh puang matua ke bumi sehingga tumbuh 

menjadi nenek moyang beberapa tumbuhan, seperti: Kaise’ (nenek moyang sirih; 

Datumarorrong (nenek moyang pisang); kumirrik (nenek moyang bambu) dan lain 

sebagainya.18 Selanjutnya, Sarira menjelaskan bahwa puang matua masih melakukan 

penempaan beberapa kali sehingga terciptalah nenek moyang benda mati seperti 

lamma (nenek moyang api), bataralamma (nenek moyang air), dan ciptaan lainnya 

menurut fungsi masing-masing.19 

 
15 Tammu and Veen, Kamus Toraja Indonesia, 56. 
16 Sudarsi, Taula’bi’, and Girik Allo, “FILOSOFI TALLU LOLONA DALAM HIMNE PASSOMBA TEDONG 

(ETNOGRAFI KEARIFAN LOKAL TORAJA) [The Philosophy of Tallu Lolona in the Hymns of Passomba 
Tedong (Ethnography of Torajan Local Wisdom)],” 61. 

17 Yakob Sampe Rante, “Tallu Lolona: Relasi Sesama Ciptaan Dalam Ritual Kematian Rambu Solo Di 
Tana Toraja,” 69. 

18 Sarira, Aluk Rambu Solo’ Dan Persepsi Orang Kristen Tentang Rambu Solo’, 40. 
19 Sarira, Aluk Rambu Solo’ Dan Persepsi Orang Kristen Tentang Rambu Solo’, 40. 



Bunga, Tiranda, Ayamiseba: Revitalisasi Tallu Batu Lalikan Mengatasi Krisis Lingkungan di Toraja 

 
 

Copyright© 20xx;Kinaa; ISSN: 2722-8819 (cetak), 2722-8827 (online)| 25  

 

Semua ciptaan yang diciptakan dari sumber yang sama berdasarkan fungsi 

masing-masing disebut sebagai to sangserekan (kaum serumpun).20 Sebagai to 

sangserekan, masing-masing ciptaan harus mengetahui fungsi serta mewariskan 

kepada tiap keturunannya agar tercipta tatanan kehidupan dengan ciptaan lainnya  

yang harmonis. Bila ada salah satu ciptaan yang melakukan pelanggaran, maka akan 

mendapatkan ganjaran atas perilaku pelanggarannya tersebut. Dalam konsep Aluk 

Todolo, musibah-musibah tertentu yang dialami oleh seseorang atau masyarakat 

disebut mabusung.21 Lebih lanjut, Semuel menjelaskan bahwa dengan falsafah tallu 

lolona, masyarakat tradisional pada masa lampau hidup harmonis dengan semua 

ciptaan. Namun seiring berjalannya waktu, falsafah tersebut makin dikaburkan oleh 

modernisasi. Krisis paham terhadap falsafah   tallu lolona  menyebabkan 

disharmonisasi ciptaan yang berdampak pada kerusakan ekologi yang menyebabkan 

bencana di berbagai tempat di Toraja. Senada dengan itu, Maksi Balalembang 

menjelaskan bahwa krisis ekologi di Toraja disebabkan oleh  krisis budaya yang telah 

dialami sebagian  masyarakat Toraja khususnya falsafah tallu lolona. Hampir semua 

generasi muda saat ini sudah tidak mengetahui tentang falsafah karena kurangnya 

edukasi khususnya tentang falsafah tallu lolona. Oleh sebab itu, falsafah tallu lolona 

sangat perlu untuk disosialisasikan kepada seluruh masyarakat Toraja untuk  

kembali menjadi sebuah pegangan hidup masyarakat Toraja agar krisis lingkungan 

yang tengah melanda dapat dikendalikan dan diatasi. Pemimpin tallu batu lalikan 

perlu berkolaborasi dalam memberikan pemahaman bagi masyarakat. 

 

Aluk Sola Pamali 

Untuk memastikan seluruh ciptaan dapat berdampingan dengan harmonis, maka di 

samping aluk sebagai aturan hidup, Puang Matua juga menurunkan pamali sebagai 

larangan. Aluk sola pamali ibarat dua sisi mata uang yang tidak bisa dipisahkan. Pada 

sisi satu aluk sebagai perintah, dan di sisi lain ada pamali sebagai larangan. Menurut 

Semuel Karre’ dan Yohanis Arruan Banga, pamali sebagai sisi lain dari aluk menjadi 

pedoman hidup yang menghindarkan masyarakat Toraja dari perilaku yang tidak 

terkendali sehingga menghadirkan kehidupan yang harmoni dengan pencipta dan 

seluruh ciptaan.22 Melanggar pamali akan mendapatkan dampak yang tidak baik bagi 

kehidupan. 

Aluk sola pamali merupakan tata hidup yang mengatur seluruh bidang 

kehidupan yang mencakup adat dan kebudayaan.23 Menurut Sarira, aluk menentukan 

apa yang seharusnya diperbuat, sedangkan pemali menentukan apa yang seharusnya 

 
20 Gasong et al., “Pelestarian Falsafah Tallu Lolona Kepariwisataan Toraja   Dina 1) , Selvy Rajuaty 

Tandiseru2) , Rachel3) , Isak Pasulu’4) ,” 46. 
21 Christian Tanduk Langi, “Membaca Kejadian 1:26-27 Dari Perspektif Manusia Toraja Sebagai 

Tonaria Tangkean Suru’” (Disertasi, STFT Jakarta, 2019). 
22 Samuel Karre’ and Yohanis Arruan Banga, Falsafah Orang Toraja (Makassar: Ananda Rifan, 

2024), 48. 
23 Kobong, Injil dan Tongkonan, 2. 



Bunga, Tiranda, Ayamiseba: Revitalisasi Tallu Batu Lalikan Mengatasi Krisis Lingkungan di Toraja 

 
 

Copyright© 20xx;Kinaa; ISSN: 2722-8819 (cetak), 2722-8827 (online)| 26  

 

tidak diperbuat. Oleh sebab itu, dalam kepercayaan aluk todolo, semua ciptaan 

memiliki aluk sola pemali agar tercipta hubungan yang harmonis dengan pencipta 

dan ciptaan lainnya.24 Lebih lanjut, Sarira menjelaskan bahwa aluk sola pemali yang 

diturunkan dari langit secara lengkap, antara lain: aluk mellao tau (aluk tentang 

manusia), alukna rampanan kapa’ (aluk tentang perkawinan), alukna bangunan 

banua (aluk pembangunan rumah), alukna sapanan Lombok (aluk tentang pembuatan 

sawah), alukna sadang kalo’ (aluk tentang irigasi), alukna mellolo patuoan (aluk 

tentang hewan), alukna mellolo tananan (aluk tentang tanaman), alukna pangala’ 

tamman (aluk tentang hutan), alukna mata kalimbuang (aluk tentang mata air), dan 

lain sebagainya.25 Di samping aluk tersebut, terdapat pula pamali sebagai pasangan 

yang tidak terpisahkan. Jika ada aluk tentang manusia, maka ada pula pamali tentang 

manusia seperti pamalinna panda dibolong (pamali waktu kematian) dan sebagainya. 

Sementara itu, Sandarupa menguraikan beberapa pemali yang berkaitan dengan tallu 

lolona seperti: tidak boleh melanggar kesusilaan, tidak boleh menendang atau 

menampar hewan, tidak boleh menendang dan menginjak tanaman, tidak boleh 

melangkahi nasi atau minuman dan pamali-pamali lainnya. 26 

Aluk sola pamali diyakini masyarakat tradisional Toraja sebagai aturan yang 

ditetapkan oleh Puang Matua (Tuhan Pencipta) kepada seluruh ciptaannya agar 

tatanan kehidupan berlangsung harmonis. Dalam mitologi Toraja, digambarkan 

tentang peranan Puang Matua dalam  menciptakan manusia dan seluruh makhluk 

hidup di alam semesta beserta berbagai aturan hidup ciptaan-Nya di langit.27 

Makhluk ciptaan khususnya manusia diturunkan ke bumi (to manurun di langi’) 

beserta seluruh perlengkapan termasuk aturan yang disebut aluk sanda saratu’ 

(aturan/religi serba seratus). Seiring berjalannya waktu,  manusia ternyata tidak 

mampu mengikuti seluruh aturan yang terdapat dalam aluk sanda saratu’ tersebut. 

Oleh sebab itu, Puang Matua menurunkan kembali aluk yang diberi nama 7.777.777 

(aluk sanda pitunna=aturan serba tujuh).  

Manusia yang telah menerima aluk sola pamali hidup berdasarkan aturan 

tersebut. Dalam menjalani kehidupannya, mereka harus taat kepada aluk sola pamali 

untuk memastikan kehidupan berlangsung dengan baik. Aluk sola pamali menuntun 

kehidupan menjadi harmonis, baik manusia dengan pencipta, dengan sesama, 

maupun  dengan ciptaan lainnya. Hubungan yang harmonis dapat dilihat dari 

ungkapan yang terdapat dalam syair passomba tedong (penyucian kerbau) yang 

dilaksanakan dalam kegiatan adat  merok (pesta syukuran keluarga). Passomba 

tedong dilantunkan oleh tominaa (ahli adat dan aluk) dilakukan pada malam hari 

mulai dari pukul 23.00 hingga fajar. Berdasarkan penelitian Sandarupa, syair 

passomba tedong terdiri atas 1186 ayat yang terdiri dari: ma’kurrean sumanga’ 

 
24 Sarira, Aluk Rambu Solo’ Dan Persepsi Orang Kristen Tentang Rambu Solo’, 62. 
25 Sarira, Aluk Rambu Solo’ Dan Persepsi Orang Kristen Tentang Rambu Solo’, 62–63. 
26 Stanislaus Sandarupa et al., Kambunni’: Kebudayaan Tallu Lolona Toraja (Makassar: De La Macca, 

2015), 61. 
27 Frans B. Palebangan, Aluk, Adat, Dan Adat-Istiadat Toraja (Tana Toraja: PT Sulo, 2007), 79. 



Bunga, Tiranda, Ayamiseba: Revitalisasi Tallu Batu Lalikan Mengatasi Krisis Lingkungan di Toraja 

 
 

Copyright© 20xx;Kinaa; ISSN: 2722-8819 (cetak), 2722-8827 (online)| 27  

 

(ucapan syukur kepada pencipta) yang terdiri dari 62 ayat; ma’palimbong ( seruan 

kehadiran pencipta dan dewa lainnya dalam acara) terdiri dari 322 ayat; sukaran aluk 

(hukum/aturan agama) yang terdiri dari 334 ayat; mangkoro kundun (menyingkirkan 

hal-hal yang mengganjal) terdiri dari 266 ayat; dan massomba (penyucian dan 

pengorbanan kerbau) terdiri dari 202 ayat.28 

Menurut Semuel, orang Toraja tradisional sangat taat pada aluk sola pamali 

karena konsekuensi yang akan muncul akibat melanggarnya. Setiap pelanggaran 

terhadap aluk sola pamali akan mendapatkan akibat buruk seperti sakit, tidak 

keberkatan, rumah terbakar, gagal panen, bencana alam, dan lain sebagainya. Setiap 

orang tentu ingin terhindar dari malapetaka dalam hidupnya. Oleh sebab itu, 

masyarakat tradisional Toraja berupaya agar aluk sola pamali tidak dilanggar. 

Saat ini, hubungan antar ciptaan tengah mengalami disharmonisasi yang 

sangat besar sehingga menyebabkan munculnya berbagai krisis lingkungan di Toraja. 

Menurut Maksi, disharmonisasi antar ciptaan merupakan akibat dari tindakan 

manusia yang melanggar aluk sola pamali. Manusia melakukan eksploitasi alam  yang 

tidak bertanggung jawab, membangun tanpa memperhatikan dampak lingkungan 

dan membuang sampah tidak pada tempatnya. Hal ini sangat berbeda dengan falsafah 

hidup orang Toraja pada masa lampau yang sangat memperhatikan alam dan seluruh 

ciptaan karena diikat oleh aturan aluk sola pamali. 

 

Kepemimpinan Kolaboratif  Tallu Batu Lalikan 

Tallu batu lalikan  (tallu=tiga, batu=batu, lalikan=tungku dapur) merupakan suatu 

konsep yang baru muncul pada acara ma’kombongan kalua’ di Toraja pada Tahun 

2013 sebagai bagian dari perayaan memperingati 100 Tahun Injil Masuk Toraja. Tallu 

batu lalikan terdiri dari tiga lembaga yang berperan aktif dalam masyarakat yaitu 

lembaga keagamaan, lembaga pemerintahan dan lembaga adat.29 Hasil  

ma’kombongan tersebut  dirangkum dan didokumentasikan dalam  sebuah buku yang 

berjudul Toraya Ma’kombongan. Tallu batu lalikan merupakan lembaga yang berdiri 

sendiri seperti tiga buah tungku dapur yang memiliki tugas masing-masing sesuai 

dengan tugas dan peraturan dalam lembaga masing-masing namun terikat satu sama 

lain.  

Tallu batu lalikan memiliki peran dan fungsi yang berbeda. Pembentukan 

pemerintahan daerah  dilakukan sesuai dengan amanat  Undang-Undang Dasar 1945 

Pasal 18 dan menjadi dasar pada perundang-undangan lainnya yang mengatur 

mengenai pemerintah daerah. Menurut UU No. 23 Tahun 2014, DPRD dan kepala 

daerah  berkedudukan sebagai penyelenggara pemerintahan daerah yang diberi 

mandat oleh rakyat untuk melaksanakan urusan pemerintahan yang diserahkan 

kepada daerah. Pemerintahan khususnya pemerintahan  daerah terdiri dari badan 

 
28 Sandarupa et al., Kambunni’, 49–55. 
29 Indu Panggalo, Toraya Ma’kombongan: Sangtiangkaran Pakalebu Pa’inaan Umbangun 

Sangtorayan Lan Lili’na Indonesia. 



Bunga, Tiranda, Ayamiseba: Revitalisasi Tallu Batu Lalikan Mengatasi Krisis Lingkungan di Toraja 

 
 

Copyright© 20xx;Kinaa; ISSN: 2722-8819 (cetak), 2722-8827 (online)| 28  

 

Eksekutif tingkat Kabupaten/kota (Bupati, Camat, dan Kepala lembang/desa, dan 

Dewan Perwakilan Rakyat Daerah (DPRD).  

Lembaga keagamaan merupakan lembaga yang dibentuk untuk urusan 

keagamaan. Di Toraja, agama Kristen merupakan agama yang mayoritas sehingga 

lembaga agama yang berpengaruh kuat ialah lembaga keagamaan Kristen. Hal itu 

terlihat jelas dalam struktur pemerintahan strategis  di Toraja yang hampir semua 

dijabat oleh orang yang beragama Kristen.  

Sementara itu, lembaga adat merupakan lembaga yang bertugas mengatur 

adat di Toraja. Lembaga ini telah ada jauh sebelum adanya lembaga pemerintahan  

dan lembaga keagamaan. Menurut Maksi Balalembang, saat ini lembaga adat 

memiliki peran dalam mengatur  pelaksanaan rambu solo’, rambu tuka’ dan memiliki 

tanggung jawab mengedukasi masyarakat tentang adat istiadat Toraja. Namun, jauh 

sebelum masuknya pengaruh kebudayaan luar, fungsi dan peran lembaga adat sangat 

kompleks. Lembaga adat pada masa lampau tidak hanya mengatur pelaksanaan  

rambu tuka’ dan rambu solo’, namun juga menjalankan peran sebagai pemimpin 

spiritual dan sebagai pemerintah. 

Dewasa ini, tantangan yang dihadapi oleh pemimpin semakin kompleks. Hal 

itu disebabkan oleh perkembangan yang begitu cepat dalam masyarakat atau 

organisasi.  Hal itu juga menyebabkan konsep kepemimpinan mengalami perubahan 

yang membedakannya dengan kepemimpinan masa lampau. Perkembangan yang 

pesat seperti pertambahan penduduk, perjumpaan dengan budaya luar, dan 

perkembangan ilmu pengetahuan dan teknologi menyebabkan pergeseran nilai 

dalam masyarakat sehingga kepemimpinan yang tidak lagi bersifat feodal.30 

Kepemimpinan yang terbagi dalam tiga lembaga masyarakat yang berbeda  

menyebabkan struktur kepemimpinan sangat berbeda. Pemerintah menjalankan 

kepemimpinan birokrasi, pemimpin adat melaksanakan kepemimpinan adat dan 

kebudayaan, serta pemimpin agama memimpin umat dalam lembaga keagamaan. 

Oleh karena itu, Toraya Ma’kombongan yang dilaksanakan tahun 2013 

merupakan langkah awal bagi ketiga lembaga yang ada di Toraja untuk duduk 

bersama untuk menyamakan persepsi dan menemukan konsep bersama dalam 

mengatasi berbagai krisis yang melanda Toraja akibat disharmonisasi tallu lolona. 

Hasil ma’kombongan menjelaskan bahwa tallu batu lalikan perlu bekerja sama dalam 

mengatasi berbagai  krisis yang tengah melanda Toraja akibat degradasi nilai yang 

tengah dihadapi. Ketiga lembaga harus bersama-sama bergerak dan bahu membahu 

dalam mengatasi berbagai krisis di Toraja khususnya krisis ekologi, agar tallu lolona 

kembali harmoni.31  

Menghadapi krisis lingkungan di Toraja, Gereja Toraja (lembaga keagamaan) 

kemudian mengadakan sebuah kegiatan sosial di sungai sa’dan dalam rangka 

 
30 Lemanawati Wargadinata, “Kepemimpinan Kolaboratif,” 9. 
31 Indu Panggalo, Toraya Ma’kombongan: Sangtiangkaran Pakalebu Pa’inaan Umbangun 

Sangtorayan Lan Lili’na Indonesia. 



Bunga, Tiranda, Ayamiseba: Revitalisasi Tallu Batu Lalikan Mengatasi Krisis Lingkungan di Toraja 

 
 

Copyright© 20xx;Kinaa; ISSN: 2722-8819 (cetak), 2722-8827 (online)| 29  

 

memulihkan keadaan Sungai Sa’dan yang semakin tercemar. Kegiatan tersebut diberi 

tema “Mengalirlah Sumber Air Kehidupan”. Menurut Yakobus Komura , kegiatan 

tersebut diinisiasi oleh Gereja Toraja yang kemudian mengajak pemerintah dan tokoh 

adat dalam melaksanakan aksi sosial. Beberapa kegiatan yang dilakukan dalam 

kegiatan tersebut antara lain penanaman pohon di pinggir sungai, membersihkan 

sungai, dan melaksanakan baptisan di sungai yang sudah dibersihkan. Lebih lanjut, 

Yakobus menjelaskan bahwa, kegiatan yang diinisiasi gereja tersebut merupakan 

respon gereja terhadap krisis lingkungan di Toraja. 

Selain itu, pada tahun 2022, salah satu tokoh Gereja Toraja yaitu Pdt. Rusely 

Sinampe mendapat hadiah Kalpataru dari Presiden Jokowi sebagai pahlawan 

lingkungan. Beliau mendapatkan penghargaan sebagai apresiasi pemerintah karena 

sangat aktif dalam menjaga dan mempromosikan lingkungan hidup di Toraja seperti 

penanaman pohon di hulu dan bantaran sungai. Namun upaya yang telah dilakukan 

itu belum mengakar sampai di kalangan masyarakat yang dapat diamati dari aktivitas 

masyarakat yang melakukan penebangan pohon secara liar dan membuang sampah 

di sungai.  

Pada Bulan November 2024, salah satu kegiatan dalam Sidang Raya 

Persekutuan Gereja-Gereja di Indonesia (PGI)  ialah melaksanakan Kombongan Kalua’ 

di Kesu’, Toraja Utara. Panitia mengundang pemerintah, tokoh adat dan akademisi 

untuk bermusyawarah memikirkan berbagai krisis yang kerap melanda Toraja dan 

sekitarnya. Dalam proses diskusi, semua perwakilan tallu batu lalikan memiliki 

persepsi yang sama bahwa berbagai krisis di Toraja khususnya krisis ekologi 

membutuhkan langkah kongkrit dari berbagai pihak untuk menyelesaikannya agar 

krisis lingkungan dapat teratasi Namun, dalam pembahasan tersebut, tidak 

membahas langkah-langkah kongkrit seperti apa yang harus dilakukan sebagai 

bentuk upaya kolaborasi. Menurut Yakobus, upaya kolaboratif dalam ma’kombongan 

yang hanya sampai pada penyamaan persepsi tanpa adanya langkah kongkrit tidak 

akan memberikan dampak bagi harmosisasi tallu lolona secara nyata.  

 

Berdasarkan hasil penelitian, didapatkan bahwa sampai saat ini belum ada 

bentuk kerja sama yang kongkrit antar tiga lembaga dalam membangun kolaborasi 

mengatasi berbagai persoalan di Toraja. Langkah kolaborasi dalam mengatasi krisis 

lingkungan hanya sebatas penyamaan persepsi saja. Sejauh ini, hanya lembaga gereja 

yang cukup aktif dalam melibatkan kedua lembaga lainnya untuk bermusyawarah 

dan beberapa kali melaksanakan kegiatan sosial di lapangan. Kedua lembaga masih 

berjalan sendiri tanpa melibatkan lembaga lainnya. Sebagaimana yang dijelaskan 

oleh Yakobus dan Semuel bahwa langkah kolaborasi sudah dibangun bersama yang 

diinisiasi oleh lembaga gereja namun belum ada langkah kongkret dalam kolaborasi 

yang dilakukan.  

Lemahnya implementasi kolaborasi kepemimpinan tallu batu lalikan 

menyebabkan krisis lingkungan di Toraja semakin parah. Setiap tahun, kerusakan 

lingkungan menyebabkan bencana alam yang menyebabkan puluhan korban jiwa.   



Bunga, Tiranda, Ayamiseba: Revitalisasi Tallu Batu Lalikan Mengatasi Krisis Lingkungan di Toraja 

 
 

Copyright© 20xx;Kinaa; ISSN: 2722-8819 (cetak), 2722-8827 (online)| 30  

 

Oleh sebab itu, menghadapi disharmonisasi tallu lolona tersebut, semangat 

kolaborasi tallu batu lalikan harus dikumandangkan kembali. Semangat itu tidak 

hanya sebatas konsep semata namun harus diikuti dengan langkah kolaboratif yang 

antar tiga lembaga di Toraja. Sebagaimana teori yang dikembangkan oleh O’leary 

bahwa kepemimpinan kolaboratif sangat diperlukan dalam mengatasi berbagai 

persoalan yang tengah dihadapi.32 Model kepemimpinan ini menekankan tentang 

kolaborasi antar pemimpin dalam berbagai sektor untuk membantu masyarakat 

menemukan solusi atas permasalahan yang tengah dihadapi. Dalam kepemimpinan 

kolaboratif, pemimpin menciptakan strategi dengan cara membangun sinergi dengan 

stakeholder untuk menemukan inovasi yang solutif terhadap permasalahan yang 

tengah dihadapi bersama. Senada dengan itu, Ella Lemanawati Wargadinata  

melakukan studi kepustakaan tentang kepemimpinan kolaboratif.33 Penelitian ini 

menjelaskan bahwa pemimpin harus berkolaborasi dengan pemimpin lainnya yang 

berkaitan dalam menyelesaikan permasalahan yang tengah dihadapi. 

Menurut Semuel, tallu batu lalikan harus aktif dalam berkolaborasi 

menghadapi krisis yang sedang melanda Toraja. Pemerintah harusnya melibatkan 

tokoh adat dalam penyusunan Peraturan Daerah (PERDA) khususnya yang berkaitan 

dengan lingkungan hidup untuk mengelaborasi peraturan perundang-undangan 

dengan filosofi tallu lolona. Tokoh adat harusnya diberikan ruang untuk 

mengutarakan falsafah tallu lolona serta aluk sola pamali manusia Toraja pada masa 

lampau.  Selain tokoh adat, pemerintah juga harus melibatkan tokoh gereja dalam 

penyusunan PERDA tersebut agar tokoh gereja dapat menyumbangkan ajaran-ajaran 

agama untuk menguatkan peraturan yang akan diberlakukan di masyarakat. PERDA 

yang merupakan hasil elaborasi pemerintah, adat, dan agama akan menghasilkan 

produk aturan yang kuat karena di dalamnya terdapat muatan undang-undang, nilai 

kebudayaan dan nilai keagamaan. 

Selain itu, Andarias Patalo menjelaskan bahwa, lembaga adat harusnya aktif 

dalam memberikan sosialisasi tentang falsafah tallu lolona serta pamali-pamali yang 

berkaitan dengan tallu lolona. Lebih lanjut, Andarias menjelaskan bahwa gereja perlu  

membantu mensosialisasikan falsafah tallu lolona dengan cara menyampaikannya 

dalam khotbah-khotbah yang berkaitan dengan lingkungan hidup. Gereja juga perlu 

melakukan aksi-aksi sosial dalam jemaat yang berkaitan dengan lingkungan.  Selain 

itu, pemerintah juga harus melakukan sosialisasi dalam kegiatan-kegiatan yang 

dilakukan dalam masyarakat. Sosialisasi yang dilakukan disertai dengan program-

program pemerintah dalam merawat lingkungan yang melibatkan tokoh adat dan 

gereja. Dengan demikian Sosialisasi dan langkah kongkret  yang dilakukan  oleh 

pemimpin tallu batu lalikan dan masif  akan berdampak bagi pemahaman dan 

tindakan masyarakat dalam merawat lingkungan. 

 

 
32 O’Leary and Amsler, The Collaborative Public Manager. 
33 Lemanawati Wargadinata, “Kepemimpinan Kolaboratif.” 



Bunga, Tiranda, Ayamiseba: Revitalisasi Tallu Batu Lalikan Mengatasi Krisis Lingkungan di Toraja 

 
 

Copyright© 20xx;Kinaa; ISSN: 2722-8819 (cetak), 2722-8827 (online)| 31  

 

4. Kesimpulan  

Dari hasil penelitian dapat disimpulkan bahwa kolaborasi kepemimpinan tallu batu 

lalikan yaitu pemerintah, lembaga agama, dan lembaga adat dalam upaya mengatasi 

krisis lingkungan dalam konteks budaya lokal yaitu filosofi tallu lolona telah 

dilakukan namun belum ada langkah kongkret yang berarti. Sejauh ini, hanya 

lembaga keagamaan dalam hal ini Gereja Toraja yang telang mengambil inisiatif 

untuk membangun kolaborasi dengan dua lembaga lainnya untuk menyatukan 

konsep dalam mengatasi krisis lingkungan di Toraja. Hasil penelitian ini 

berkontribusi pada kepemimpinan tallu batu lalikan tentang pentingnya 

menumbuhkan kembali semangat kolaborasi tallu batu lalikan  untuk mengatasi 

krisis lingkungan di Toraja. Tallu batu lalikan  harus bekerja sama memikirkan dan 

bertindak bersama secara nyata dan konkret  agar tallu lolona kembali harmoni.  

harmoni tallu lolona akan berdampak positif bagi lingkungan sehingga krisis 

lingkungan yang tengah melanda Toraja dapat diatasi. 

 

Referensi 

Christian Tanduk Langi. “Membaca Kejadian 1:26-27 Dari Perspektif Manusia Toraja 

Sebagai Tonaria Tangkean Suru’.” Disertasi, STFT Jakarta, 2019. 

Frans B. Palebangan. Aluk, Adat, Dan Adat-Istiadat Toraja. Tana Toraja: PT Sulo, 2007. 

Gasong, Dina, Selvy Rajuaty Tandiseru, Rachel, and Ishak Pasulu. “Pelestarian 

Falsafah Tallu Lolona Kepariwisataan Toraja   Dina 1) , Selvy Rajuaty 

Tandiseru2) , Rachel3) , Isak Pasulu’4) ,.” In Prosiding Seminar Nasional 

Kepariwisataan Berbasis Riset Dan Teknologi. UKI Toraja: UKI Toraja, 2018. 

Indu Panggalo, Yohanis. Toraya Ma’kombongan: Sangtiangkaran Pakalebu Pa’inaan 

Umbangun Sangtorayan Lan Lili’na Indonesia. Yogyakarta: Gunung Sopai, 

2013. 

Kobong, Theodorus. Injil dan Tongkonan: inkarnasi, kontekstualisasi, transformasi. 

Cet. 1. Jakarta: BPK Gunung Mulia, 2008. 

Lemanawati Wargadinata, Ella. “Kepemimpinan Kolaboratif.” Jurnal Ilmiah 

Administrasi Pemerintahan Daerah 8, no. 1 (2016). 

Meleong, Lexy J. Metologi Penelitian Kualitatif. Bandung: PT Remaja Rosdakarya, 

1989. 

Monika, Santy. “Fungsi Dan Makna Tuturan Ritual Rampanan Kapa’ Di Toraja.” 

Magistra: Jurnal Keguruan dan Ilmu Pendidikan 4, no. 1 (2017): 43–45. 

O’Leary, Rosemary, and Lisa Blomgren Amsler, eds. The Collaborative Public Manager: 

New Ideas for the Twenty-First Century. Public management and change series. 

Washington, D.C: Georgetown University Press, 2009. 

Samuel Karre’ and Yohanis Arruan Banga. Falsafah Orang Toraja. Makassar: Ananda 

Rifan, 2024. 



Bunga, Tiranda, Ayamiseba: Revitalisasi Tallu Batu Lalikan Mengatasi Krisis Lingkungan di Toraja 

 
 

Copyright© 20xx;Kinaa; ISSN: 2722-8819 (cetak), 2722-8827 (online)| 32  

 

Sandarupa, Stanislaus, Simon Petrus, Simon Sitoto, and Noer Jihad Saleh. Kambunni’: 

Kebudayaan Tallu Lolona Toraja. Makassar: De La Macca, 2015. 

Sarira, Y.A. Aluk Rambu Solo’ Dan Persepsi Orang Kristen Tentang Rambu Solo’. Toraja: 

Pusbang Gereja Toraja, 1996. 

Sudarsi, Elim Trika, Nilma Taula’bi’, and Markus Deli Girik Allo. “FILOSOFI TALLU 

LOLONA DALAM HIMNE PASSOMBA TEDONG (ETNOGRAFI KEARIFAN LOKAL 

TORAJA) [The Philosophy of Tallu Lolona in the Hymns of Passomba Tedong 

(Ethnography of Torajan Local Wisdom)].” SAWERIGADING 25, no. 2 

(December 30, 2019): 61. 

Tammu, J., and H. van der Veen. Kamus Toraja Indonesia. Edisi revisi. Rantepao, Toraja 

Utara, Sulawesi Selatan: P.T. Sulo, 2016. 

Yakob Sampe Rante. “Tallu Lolona: Relasi Sesama Ciptaan Dalam Ritual Kematian 

Rambu Solo Di Tana Toraja.” Tesis, UKSW, 2021. 

 

 

 


